
 

1 

I mezzi per conoscere il Sé 

Oh Maestro e amico di coloro che si abbandonano a te, io m’inchino! Affrancami dall’oceano delle 

nascite e delle morti in cui mi dibatto, guardami con i tuoi occhi penetranti che effondono influssi di 

Grazia.  

Salvami dalla morte perché sono preda delle fiamme inestinguibili del samsāra e sbattuto dagli 

impetuosi venti delle avversità. Nel mio spavento cerco rifugio in Te perché non conosco nessun altro 

in cui cercare riparo.  

Oh Signore, dimmi parole preziose come il nettare, sgorganti come una fonte dalle tue labbra, rese 

più soavi dalla tua esperienza della Beatitudine del Brahman! Versale su di me rinfrescanti, pure e 

così gradevoli alle mie orecchie; su me che sono arso dai dolori terreni, come la foresta dalle fiamme 

di un incendio. Benedetti sono coloro che tu hai illuminato con uno dei Tuoi Sguardi, accogliendoli 

sotto la tua protezione.  

Come attraversare l’oceano del samsāra? Quale sarà la mia meta? Quali dei tanti mezzi dovrò 

adottare? Confesso la mia ignoranza. Oh Signore, salvami, dimmi come por termine alle miserie 

dell’esistenza relativa! (Shankara, Vivekacūḍāmaṇi v.35-36, 39-40) 

La Mundaka Up. traccia un chiaro percorso per ritrovare ciò che siamo e spiega chiaramente che Il 

vero cammino spirituale non consiste nel moltiplicare gli atti sacrificali, né nell’accumulare nuove 

informazioni pratiche, ma nel trascendere ogni azione e sviluppare una sola Conoscenza rivelatrice 

(aparokṣa-jñāna) che elimini l’ignoranza istantaneamente. Quando la verità “io sono Brahman” sorge 

senza alcuna interferenza, la falsa identificazione cade. Tuttavia perché questa Conoscenza si 

manifesti, occorrono alcune condizioni e Śaṅkara nel suo commento all’Up., indica quali siano i mezzi 

affinché queste condizioni si concretizzino.  

Esse sono: la Conoscenza suprema (para-vidyā), il distacco (vairāgya), l’ascolto, la riflessione, la 

meditazione profonda (śravaṇa-manana-nididhyāsana) e la Grazia (Anugraha - come manifestazione 

conseguente alla maturità ottenuta attraverso il percorso spirituale). 

I mezzi 

1. Para-vidyā: natura della conoscenza liberante 

Il termine Parāvidyā può essere tradotto come “la Conoscenza suprema” o “la Conoscenza 

trascendente”, quella Conoscenza per mezzo della quale si realizza l’Immutabile, Assoluto Brahman. 

Mentre la conoscenza inferiore si muove nel dualismo — soggetto e oggetto, conoscente e 

conosciuto, la Conoscenza superiore trascende tale dualità, portando alla visione del ricercatore: 

“Tutto questo è in verità Brahman. Sarvam Khalvidam Brahma” 

Solamente la conoscenza di Brahman distrugge l’ignoranza (avidyā) che causa la schiavitù. I riti 

(karma) producono solo risultati transitori, invece la Conoscenza è immediatamente liberante.  

Due tipi di conoscenza devono essere conosciuti, così dicono coloro che conoscono Brahman: la 

superiore (parā) e l’inferiore (aparā). (M.U. 1.1.4) 



 

2 

Quindi, il primo passo è discernere ciò che è eterno da ciò che è non lo è, e questo orienta la mente 

verso la ricerca dell’immutabile Sé, distogliendola dalle attività ritualistiche esteriori. 

Per Śaṅkara il problema fondamentale è l’avidyā (ignoranza), ovvero l’errore di sovrapporre il non-

Sé (corpo, mente, mondo) al Sé. Questa sovrapposizione genera il limitante senso dell’io, la catena 

del samsāra e la sofferenza. 

Śaṅkara spiega che la para vidyā non è conoscenza “di qualcosa” esterno, ma la conoscenza che ha 

per oggetto Brahman. Essa produce la visione diretta, immediata. Non aggiunge nulla di nuovo, ma 

rimuove l’ignoranza.  

La para-vidyā non è mera informazione intellettuale: è pramāṇa, la vera conoscenza che si basa sulla 

śruti (testimonianza autorevole) e che, se opportunamente assimilata, diventa esperienza diretta. La 

dinamica è: ascolto delle parole dei Maestri col cuore predisposto → eliminazione dell’errore → 

immediata realizzazione. 

Nel capitolo tredicesimo della Bhagavad Gītā, intitolato “Lo Yoga della distinzione tra il Campo e il 

Conoscitore del Campo”, Kṛṣṇa espone ad Arjuna la vera natura della conoscenza (jñāna), chiarendo 

cosa significhi davvero sapere nel senso più alto, cioè nel senso della Parāvidyā che conduce alla 

liberazione. 

Kṛṣṇa inizia con una distinzione fondamentale: 

Questo corpo, o figlio di Kuntī, è chiamato Kṣetra (il Campo); e colui che lo conosce è 

chiamato Kṣetrajña (il Conoscitore del Campo). (BhG 13.2) 

• Kṣetra (Campo): è il corpo, la mente, i sensi, la materia, tutto ciò che è mutevole e 

osservabile. 

• Kṣetrajña (Conoscitore): è la Coscienza pura che conosce il Campo, il Sé interiore (Ātman). 

Questa distinzione introduce la vera Conoscenza: capire chi è il soggetto reale, al di là del corpo e 

della mente. Questa è la jñāna che libera (mokṣa-jñāna): non un sapere discorsivo, ma una visione 

non- duale dell’esistenza. 

Śaṅkara scrive nel suo commento: 

Kṣetrajña è la pura Coscienza che illumina il corpo e la mente, distinta da essi, eterna, immutabile, 

testimone di tutto. 

Il Campo è oggetto di esperienza; il Conoscitore è il soggetto eterno che non può mai diventare 

oggetto. 

Da questa distinzione nasce la visione centrale dell’Advaita: 

• Il corpo, la mente e il mondo appartengono a Prakṛti (la natura fenomenica). 

• Il Sé (Ātman) è identico al Brahman, la Realtà Assoluta e non-duale. 



 

3 

Colui che conosce la differenza tra il Campo e il Conoscitore del Campo, e che comprende la 

liberazione dell’Essere dalla Materia, giunge al Supremo. (BhG 13.34) 

La conoscenza vera (parāvidyā) nasce solo quando la mente, purificata, riconosce: 

Io non sono il corpo, né la mente, ma il testimone, il Sé immutabile, identico a Brahman. 

 

Le qualificazioni interiori: sādhanā-catuṣṭaya (i quattro requisiti) 

I Saggi hanno detto che per la realizzazione occorre praticare quattro qualificazioni, senza le quali 

l’attuazione del Brahman può fallire.  

La prima è la discriminazione tra reale e irreale, la seconda è il distacco da ogni frutto dell’azione sia 

in questo mondo sia in altri, la terza è costituita dal gruppo delle sei qualità, quali la calma mentale, 

ecc., e la quarta è l’aspirazione ferma e ardente alla liberazione.  

(Shankara, Vivekacūḍāmaṇi v. 18-19) 

 

Shankara sottolinea che il discepolo deve possedere o sviluppare certe qualificazioni perché la para-

vidyā produca liberazione. Le chiama frequentemente sādhanā-catuṣṭaya: 

1. Viveka — discernimento tra il reale (nitya: eterno) e l’irreale (anitya). È la capacità intellettiva 

di discriminare il Sé dall’oggetto. 

2. Vairāgya — distacco dai frutti dell’azione e dalle cose transitorie (non solo rinuncia esteriore, 

ma disinteresse interiore). 

3. Śat-sampatti (le “sei qualità” o modi della mente): 

o śama (controllo della mente), 

o dama (controllo dei sensi), 

o uparati (abbandono dei doveri mondani non conformi), 

o titikṣā (fortezza/sofferenza sopportata senza turbamento), 

o śraddhā (fede nei testi e nel guru), 

o samādhāna (stabilità dell’attenzione). 

4. Mumukṣutva — ardente desiderio di liberazione. 

Queste non sono tanto requisiti morali, quanto disposizioni psicologiche che rendono la mente 

recettiva alla rivelazione. 

Jñāna come liberazione 

Per Śaṅkara, la conoscenza del Sé non è un mezzo verso la Liberazione, è la Liberazione stessa. 

La liberazione non è un risultato futuro dell’azione, ma la rivelazione di ciò che è già sempre 

presente: il Sé come Brahman. 



 

4 

Quindi: 

L’azione (karma) e la devozione (bhakti) hanno un valore preparatorio (purificano la mente, rendono 

possibile la conoscenza). 

Solo jñāna, la conoscenza diretta del Sé, dissolve l’ignoranza (avidyā) e rivela la Libertà che è già 

nostra. La Conoscenza non è sapere qualcosa di nuovo, ma ricordare ciò che da sempre siamo: la 

Coscienza pura, libera, indivisa.  

Quando il soggetto si riconosce non come parte del mondo, ma come la luce che lo illumina, allora 

“il conoscitore, la conoscenza e il conosciuto” si fondono nell’unità del Brahman. 

Il cammino che trasforma la comprensione intellettuale in realizzazione diretta del Sé, può essere 

riassunto nei tre passaggi fondamentali dello jñāna-yoga: 

2. Sravaṇa – manana – nididhyāsana (ascolto, riflessione, meditazione profonda). 

Śravaṇa — l’ascolto del vero insegnamento. 

“Śravaṇa” deriva da śru, “ascoltare”. Nel contesto vedāntico, non significa solo udire parole, 

ma ricevere la verità rivelata da un maestro radicato nel Brahman. 

Lo Scopo dell’ascolto è quello di esporre alla mente la verità delle Upaniṣad: “Tu sei Quello” (tat 

tvam asi) e comprendere intellettualmente la distinzione tra Ksetra (campo) e 

Kṣetrajña (Conoscitore), come descritto nella Bhagavad Gītā. 

Śaṅkara dice: 

L’ascolto è la diretta percezione dell’identità tra Ātman e Brahman, secondo l’autorità delle Scritture 

e dell’insegnante. (Bhāṣya della Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad 2.4.5) 

A questo stadio, il discepolo comprende con chiarezza concettuale che “Io non sono il corpo o la 

mente, ma la Coscienza testimone” — ma la realizzazione non è ancora stabile. 

Manana — la riflessione razionale 

Manana significa riflettere, ponderare, ragionare profondamente. 

Lo scopo della riflessione è quello di dissolvere i dubbi intellettuali che possono sorgere anche dopo 

aver ascoltato l’insegnamento ed integrare la conoscenza in modo coerente e razionale, affinché non 

resti un dogma, ma diventi chiara visione. 

Śaṅkara: 

Attraverso la riflessione costante, il discepolo rimuove ogni incertezza e stabilisce la certezza del Sé 

come Brahman, come l’oro rimane lo stesso anche quando appare in molte forme. 

 (Vivekacūḍāmaṇi, v. 364) 

In questa fase la conoscenza diventa convinta e interiorizzata: il ricercatore non è più confuso 

dall’apparenza di dualità. 

Nididhyāsana — la meditazione profonda e stabile 



 

5 

Nididhyāsana deriva da ni + dhyā, “meditare profondamente, stabilirsi in”. È la fase 

della realizzazione diretta. 

Lo scopo è quello di trasformare la conoscenza concettuale in esperienza vivente ed eliminare, così 

le tendenze mentali residue (vāsanā) che continuano a creare l’identificazione con il corpo e la 

mente. 

Śaṅkara: 

La contemplazione incessante sul significato delle scritture, con la mente priva di distrazioni, conduce 

alla visione diretta del Sé, come un lampo che dissolve l’oscurità.  

(Chāndogya Upaniṣad Bhāṣya 6.14.2) 

 

Quando la mente si fonde nel Sé, non resta più distinzione tra conoscitore e conosciuto. 

È la realizzazione del Brahman, la Parāvidyā pura. 

Il risultato finale: jīvanmukti — la liberazione in vita 

Quando attraverso l’ascolto, la riflessione, la meditazione profonda (śravaṇa, manana e 

nididhyāsana) la conoscenza si stabilizza pienamente, il cercatore diventa un jīvanmukta, “liberato 

mentre vive”. 

Śaṅkara lo descrive così: 

“Colui che ha realizzato il Sé come Brahman non è più toccato dal piacere o dal dolore, non agisce né 

è agente, ma rimane come testimone, come lo spazio che non è contaminato da ciò che contiene.” 

(BhG Bhāṣya 13.31–32) 

Il realizzato rimane nel mondo ma non è toccato dal mondo; agisce ma non è legato; la sua 

Conoscenza è stabile e non retrocede e la sua condizione è quella di pace, libertà e unità: il Sé 

conosce se stesso come l’Unica Realtà, al di là del corpo e della mente. 

Riassunto del processo secondo Śaṅkara 

Stadio Significato Scopo Esito 

Śravaṇa Ascolto 

dell’insegnamento 

Comprendere il significato 

delle Scritture 

Visione intellettuale del Sé 

Manana Riflessione profonda Dissolvere i dubbi e 

consolidare la certezza 

Stabilità nella convinzione 

del Sé 

Nididhyāsana Meditazione continua Eliminare abitudini mentali 

e identificazioni 

Realizzazione diretta: “Io 

sono Brahman” 

Risultato — —                                                    Jīvanmukti – Liberazione 

mentre si è in vita 

                                                                                                

3. Sannyāsa e Vairāgya — la rinuncia interiore                                      



 

6 

Lasciando da parte le azioni, il saggio, dopo aver conosciuto ciò che è Brahman, diviene silenzioso, 

raccolto, senza desideri. (M.U. 3.2.5)                                                      

Il terzo mezzo è la rinuncia (sannyāsa), che non deve essere necessariamente fisica, ma è piuttosto 

legata alla disposizione mentale dell’abbandonare l’idea che la felicità dipenda da oggetti o risultati, 

o quella del guadagno spirituale attraverso l’azione: il saggio non fa, ma è; non cerca il Brahman, 

perché lo riconosce come se stesso. Infatti solo quando la mente è purificata dalle impressioni dei 

desideri, la conoscenza di Brahman può sorgere come la fiamma in una lampada riparata dal vento. 

Śaṅkara sottolinea che tutti i risultati delle azioni sono transitori. Da questa intuizione nasce il 

profondo disincanto, cioè vairāgya. Il saggio capisce che nessun rito, preghiera o azione può condurre 

al Brahman, perché la Sua realizzazione è possibile solo tramite jñāna, non tramite karma. Questa 

presa di coscienza segna l’ingresso nella via della Conoscenza e coincide con l’attitudine del 

rinunciante interiore (sannyāsin). 

Quando il conoscitore dei Veda comprende che tutte le azioni sono limitate e impermanenti, nasce 

in lui la disillusione (nirveda), cioè il distacco (vairāgya). Quindi egli rinuncia a ogni azione e si dedica 

alla conoscenza di Brahman. (Bhāṣya I.2.12) 

Avendo esaminato i mondi conquistati dall’azione, il saggio riconosce che essi non sono eterni. 

Perciò si rivolge a un maestro e cerca ciò che non è causato, ciò che è eterno. (M.U. I.2.12) 

Il termine che viene usato “nirveda”, è l’equivalente vedico di vairāgya, che non è disprezzo, ma 

disincanto lucido: la mente si libera dall’illusione che le azioni portino alla Felicità ultima. 

Il percorso è quindi: 

Vairāgya (nirveda) → conduce al → Sannyāsa (rinuncia all’azione) → culmina in → Jñāna (conoscenza 

del Sé). 

Vairāgya è la purezza preparatoria, Sannyāsa è la forma naturale che assume la vita del conoscitore. 

Non sono due fasi cronologiche, ma due aspetti di un’unica maturazione interiore: quando sorge il 

vero vairāgya, il sannyāsa avviene spontaneamente. 

Possiamo sintetizzare poeticamente: 

Quando l’anima, stanca di costruire mondi, riconosce che nulla le appartiene, 

nasce il distacco. Allora tace ogni rito, ogni sforzo: il silenzio stesso diventa il voto del sannyāsin. 

Anugraha — Grazia e maturità spirituale  

I principali significati sono:  

Il termine deriva dal verbo anugrah, che significa "rendere un favore" o "mostrare benevolenza".  

• Un atto benevolo: Un dono spirituale che non può essere guadagnato, ma è elargito per 

compassione. 

• Un supporto per la crescita: Una forza che favorisce l'auto-indagine e la crescita spirituale 

dell'individuo, permettendogli di superare gli ostacoli interiori. 



 

7 

• Riconnessione con il tutto: Un'esperienza che reintegra l'individuo nel suo stato di beatitudine 

primario, ricordandogli la sua Vera Natura.  

 

Questo è il significato di Grazia nella Mundaka. 

La Grazia non è un evento esterno, ma la naturale fioritura della conoscenza in una mente purificata 

(antaḥkaraṇa-śuddha), quindi, la vera "grazia" è l'Illuminazione stessa, la realizzazione della propria 

Vera Natura, che non è concessa da un dio esterno che premi il devoto, ma è la scoperta della Realtà 

che è sempre stata presente.  

 

Grazia e Conoscenza: due aspetti di un’unica realtà 

Śaṅkara parla della “Grazia” come l’auto-rivelazione dell’Assoluto, che si “riconosce” in colui che non 

oppone più resistenza. 

Brahman è, comunque, sempre manifesto, ma il Sé individuale, per via dell’ignoranza, non lo 

riconosce; quindi la Grazia è l’atto spontaneo dell’Assoluto che dissolve il velo dell’ignoranza. 

Questa Grazia non è arbitraria: si “attira” attraverso la disciplina, la devozione e la rinuncia — ma 

non nel senso di merito, bensì come disposizione interiore che rende possibile il manifestarsi del Sé 

nella mente limpida e silenziosa. 

Infatti Śaṅkara chiarisce che il Sé non “sceglie” arbitrariamente, ma si rivela in colui che è pronto.  

Questo Sé non si ottiene con il molto studio, né con l’intelletto, né con molto ascolto; ma da colui che 

Egli sceglie, a costui il Sé si manifesta nella Propria Natura. (Muṇḍaka Bhāṣya 3.2.3) 

Quando la Grazia si compie avviene il riconoscimento che il Sé individuale (Ātman) e il Divino 

(Brahman) non sono distinti: tutto è Brahman e la Grazia è la natura stessa dell’Essere, non qualcosa 

che si ottiene, ma ciò che si è sempre stati. 

Quando il Sé si rivela a se stesso, non rimane nulla da fare, nulla da ottenere. Quello stesso 

riconoscimento è la Grazia. (Bṛhadāraṇyaka Bhāṣya 4.4.21) 

La Grazia è rivelazione, la soglia in cui l’unità tra il Sé e l’Assoluto diventa esperienza viva. Come 

dicono i maestri dell’Advaita: 

 

La Grazia non arriva da fuori: è la Luce con cui riconosci che non sei mai stato altro che Quello. 

 

Sintesi del pensiero di Śaṅkara nei quattro passaggi 

 

Mezzo 
Nucleo del commento Significato profondo 

Para Vidyā (1.1.5) La conoscenza è diretta, non 

mediata, e dissolve l’ignoranza.  

Il Sé è già realizzato: la 

conoscenza è riconoscimento. 



 

8 

Vairāgya (1.2.12) Il distacco nasce dal discernimento 

dell’Impermanente.  

Senza disillusione non sorge la 

motivazione per la Verità. 

Śravaṇa–Manana–

Nididhyāsana (2.2.3–8) 

Tre stadi necessari alla certezza e 

stabilità della conoscenza.  

La pratica non “crea” Brahman, 

ma purifica la percezione. 

Anugraha (3.2.3) Il Sé si rivela solo a una mente 

purificata.  

La Grazia è maturità spirituale, 

non privilegio divino. 

 

 

 

Da avidyā a jivanmukti 

 

 

La Grazia è il respiro silenzioso del Sé che si svela. 

L’unica la luce in ogni cuore  

che non è mai sorta né tramontata. 

Non chiede preghiere, accade… 

quando la mente smette di cercare e tace. 

E il Sé si riconosce nell’abbraccio di Brahman. 

 

 

Carla Gabbani 

Ascolto (śravaṇa) 

chiarificazione (manana) 

stabilizzazione (nididhyāsana) 

sconfitta delle vasana tramite vairāgya e śat-sampatti

apparizione istantanea di jñāna  

realizzazione (jīvanmukti)


